DOMINGO IV ORDINARIO “A”

Cristo llama bienaventurados a los que el mundo desprecia

So 2,3;3,12-13:
Sal 145, 7-10:
1Co 1,1-12:
Mt 5,1-12:

Dejaré en medio de ti un pueblo pobre y humilde

Dichosos los pobres en el espiritu, porque de ellos es el reino de los cielos
Dios ha escogido lo débil del mundo

Dichosos los pobres de espiritu

L 1LA PALABRA DE DIOS

Como Moisés en el Sinai promulg6 la Ley antigua,
Cristo en la montafia proclama la Ley de la Nueva
Alianza.

«El se puso a hablar, ensefidndoles». Después de la
proclamacion, viene la ensefianza catequética para los
seguidores de Jesus. Este discurso inaugural es pro-
gramatico: habla de reforma interior, de las actitudes
internas necesarias para ese nuevo tipo de existencia,
o “nuevo estilo de vida”, llamado “salvacion”, “reino

2 ¢

de Dios”, “vida nueva”, “civilizacion del amor”.

“Las bienaventuranzas no tienen como objeto, pro-
piamente, unas normas particulares de comporta-
miento, sino que se refieren a actitudes y disposicio-
nes bdsicas de la existencia y, por consiguiente, no
coinciden con los mandamientos. Pero no hay sepa-
racion o discrepancia entre las bienaventuranzas y
los mandamientos, pues ambos se refieren al bien, a
la vida eterna. Las bienaventuranzas son, ante todo,
promesas de las que también se derivan, de forma in-
directa, indicaciones normativas para la vida moral.
En su profundidad original son una especie de auto-
rretrato de Cristo y, precisamente por esto, son invi-
taciones a su seguimiento y a la comunién de vida con
EP” (Juan Pablo II).

«Los pobres en el espirituy. Literalmente “los pobres
(en cuanto) al espiritu”. Esos “pobres” son los “ana-
wim” del AT: conscientes de su radical necesidad de
Dios, ponen solo en El su confianza; son los “humil-
des”, mas bien que los que carecen de bienes materia-
les. Esos “pobres” pueden ser ricos, como el rey Da-
vid, que “llamase pobre, aunque esta claro que era
rico, porque no tenia en las riquezas su voluntad, si
fuera realmente pobre, y de la voluntad no lo fuera,
no era verdaderamente pobre” (San Juan de la Cruz).
El Eclesiastico (31,8-11) habla de la bienaventuranza
del rico que usa bien sus riquezas. En cambio, puede
existir un triunfalismo de la pobreza, no evangélico:
en Qumran “pobres de espiritu” parece ser titulo ho-
norifico que se atribuia a si misma la comunidad. Las
demas bienaventuranzas son todas explicitaciones de
la primera; los “pobres” son los que suftre, los mansos,
los pacificadores, los perseguidos, etc.

Esa pobreza es la caracteristica de la Antigua Alianza
en la que Dios realiza su designio a través «de un
pueblo pobre y humilde» (1* Lect.). Es también la
caracteristica de la Iglesia en la que «no hay muchos
sabios en lo humano, ni muchos poderosos, ni mu-
chos aristocratas» (2* Lect.).

«Dios ha elegido lo necio del mundo,... lo débil... lo
plebeyo y despreciable..., lo que no cuenta...». Cuan-
do San Pablo escribe estas palabras a los corintios no
solo esta poniendo de relieve una situacion de hecho —
la inmensa mayoria de los cristianos eran gente pobre,
sencilla, inculta, que no contaba a los ojos del mundo,
despreciable para los que se creian algo—, sino que
esta enunciando un principio, un criterio de la accion
de Dios, que elige con preferencia lo humanamente
initil para manifestar que El y solo El es el Salvador.

«Para que nadie pueda gloriarse en presencia de
Dios». Tenemos que estar muy atentos para ver si
nuestros criterios y modos de actuar son los del evan-
gelio. El mayor pecado es el gloriarnos en presencia
de Dios, el enorgullecernos pensando que somos algo
o podemos algo por nosotros mismos. El Sefior nos
dice tajantemente: «Sin mi no podéis hacer nada». No
dice que sin El no podemos mucho o sélo una parte,
sino «naday». Cuando nos apoyamos —en la vida per-
sonal o apostolica— en la sabiduria humana, estamos
perdidos. Cuando confiamos en el prestigio humano o
en el poder, el resultado es el fracaso total, la esterili-
dad maés absoluta.

«El que se glorie, que se glorie en el Sefior». En Ely
solo en El vale la pena apoyarse. «En cuanto a mi —di-
r4 San Pablo— me glorio en mis debilidades» (2 Cor
12,9). Gozarnos en ser nada, en sabernos inutiles e
incapaces, para apoyarnos sélo en El, que nos dice:
«Te basta mi gracia». Apoyarnos en los hombres no
solo conduce al fracaso, sino que es reproducir el pri-
mer pecado, el querer “ser como dioses”, el prescindir
de Dios.

Esto es tan serio, que San Pablo exclamara con vehe-
mencia: «Dios me libre de gloriarme si no es en la
cruz de nuestro Sernor Jesucristo» (Gal 6,14). Solo
Cristo crucificado y humillado salva, pues El es
«fuerza de Dios y sabiduria de Dios» (1 Cor 1,23-24).
El es para nosotros «sabiduria, justicia, santificacion
v redencion». Fuera de El no hay santidad, no hay
salvacion, no hay sabiduria.

Las Bienaventuranzas nos conducen a reconocer nues-
tra insuficiencia, a identificarnos con Jesucristo, a
construir un mundo nuevo con los valores del Reino y
a conseguir la bienaventuranza de Dios.

II. LA FE DE LA IGLESIA

Las Bienaventuranzas
(1716-1723).

Las bienaventuranzas estan en el centro de la predica-
cién de Jesus. Con ellas Jests recoge las promesas



hechas al pueblo elegido desde Abraham; pero las per-
fecciona ordenandolas no s6lo a la posesion de una
tierra, sino al Reino de los cielos.

Las bienaventuranzas dibujan el rostro de Jesucristo y
describen su caridad; expresan la vocacion de los fie-
les asociados a la gloria de su Pasién y de su Resu-
rreccion; iluminan las acciones y las actitudes caracte-
risticas de la vida cristiana; son promesas paradojicas
que sostienen la esperanza en las tribulaciones; anun-
cian a los discipulos las bendiciones y las recompen-
sas ya incoadas; quedan inauguradas en la vida de la
Virgen Maria y de todos los santos.

Las bienaventuranzas responden al deseo natural de
felicidad. Este deseo es de origen divino: Dios lo ha
puesto en el corazon del hombre a fin de atraerlo ha-
cia El, el tinico que lo puede satisfacer.

Las bienaventuranzas descubren la meta de la existen-
cia humana, el fin Gltimo de los actos humanos: Dios
nos llama a su propia bienaventuranza. Esta vocacion
se dirige a cada uno personalmente, pero también al
conjunto de la Iglesia, pueblo nuevo de los que han
acogido la promesa y viven de ella en la fe.

La bienaventuranza prometida nos coloca ante opcio-
nes morales decisivas. Nos invita a purificar nuestro
corazon de sus malvados instintos y a buscar el amor
de Dios por encima de todo. Nos ensefia que la verda-
dera dicha no reside ni en la riqueza o el bienestar, ni
en la gloria humana o el poder, ni en ninguna obra
humana, por util que sea, como las ciencias, las técni-
cas y las artes, ni en ninguna criatura, sino solo en
Dios, fuente de todo bien y de todo amor

Los que esperan de Dios la justicia:
(7165 721; 725).

La gran obra del Espiritu Santo, durante el tiempo de
las promesas para preparar la venida de Cristo, es el
Pueblo de los “pobres”, los humildes y los mansos;
totalmente entregados a los designios misteriosos de
Dios, que esperan la justicia, no de los hombres sino
del Mesias. Esta es la calidad del corazén, purificado
e iluminado por el Espiritu, que se expresa en los
Salmos. En estos pobres, el Espiritu prepara para el
Senor «un pueblo bien dispuesto».

Maria, la Santisima Madre de Dios, la siempre Virgen,
es la obra maestra de la Mision del Hijo y del Espiritu
Santo en la Plenitud de los tiempos. Por primera vez
en el designio de Salvacion y porque su Espiritu la ha
preparado, el Padre encuentra la Morada en donde su
Hijo y su Espiritu pueden habitar entre los hombres.

Por medio de Maria, el Espiritu Santo comienza a po-
ner en comunidn con Cristo a los hombres "objeto del
amor benevolente de Dios", y los humildes son siem-
pre los primeros en recibirle: los pastores, los magos,
Simeoén y Ana, los esposos de Cand y los primeros
discipulos.

IHI. EL. TESTIMONIO CRISTIANO

“«Bienaventurados los limpios de corazon porque
ellos veran a Dios». Ciertamente, segun su grandeza
v su inexpresable gloria, «nadie vera a Dios y seguira
viviendoy», porque el Padre es inasequible; pero su
amor, su bondad hacia los hombres y su omnipotencia
llegan hasta conceder a los que lo aman el privilegio
de ver a Dios... porque lo que es imposible para los
hombres es posible para Dios” (San Ireneo).

“¢;Como es, Senor, que yo te busco? Porque al bus-
carte, Dios mio, busco la vida feliz, haz que te busque

para que viva mi alma, porque mi cuerpo vive de mi
alma y mi alma vive de ti”” (S. Agustin).

“El dinero es el idolo de nuestro tiempo. A él rinde
homenaje "instintivo" la multitud, la masa de los
hombres. Estos miden la dicha segun la fortuna, y,

segun la fortuna también, miden la honorabilidad...
Todo esto se debe a la conviccion de que con la rique-
za se puede todo. La riqueza por tanto es uno de los
idolos de nuestros dias, y la notoriedad es otro... La
notoriedad, el hecho de ser reconocido y de hacer
ruido en el mundo (lo que podria llamarse una fama
de prensa), ha llegado a ser considerada como un
bien en si mismo, un bien soberano, un objeto de ver-
dadera veneracion” (Newman).

“Solo Dios sacia” (S. Tomas de Aquino).
IV. LA ORACION CRISTIANA

Solo desde el amor
la libertad germina,
solo desde la fe

van creciéndole alas.

Desde el cimiento mismo
del corazon despierto,
desde la fuente clara

de las verdades ultimas.

Ver al hombre y al mundo
con la mirada limpia

y el corazon cercano,
desde el solar del alma.

Tarea y aventura:
entregarme del todo,
ofrecer lo que llevo,
gozo y misericordia.

Aceite derramado

para que el carro ruede
sin quejas egoistas,
chirriando desajustes.

Sofiar, amar, servir,

y esperar que me llames,
tu, Sefior, que me miras,
tu que sabes mi nombre.

Gloria al Padre, y al Hijo,
y al Espiritu Santo. Amén.



